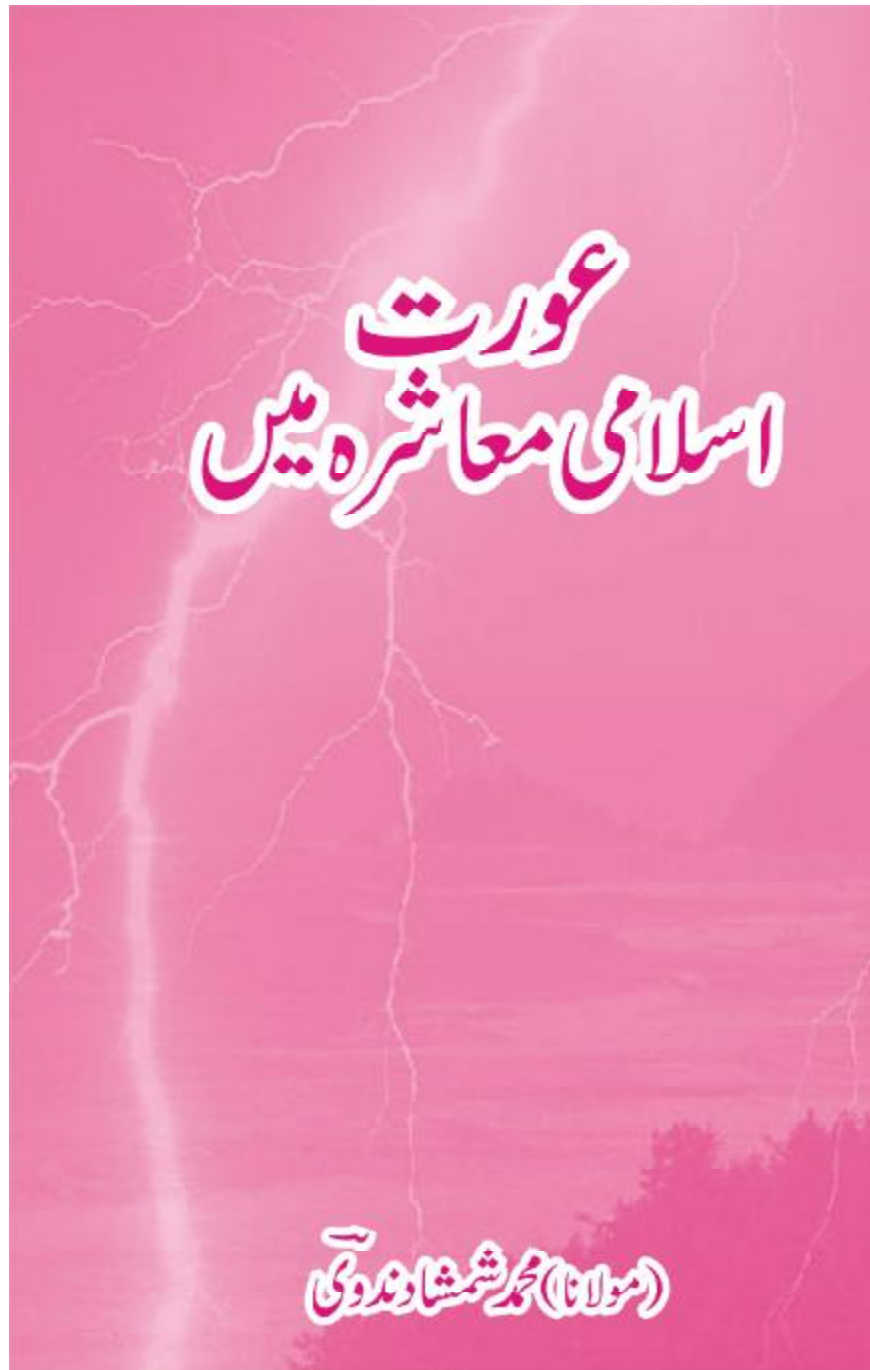


(جملہ حقوق محفوظ)

|                                                                       |                   |   |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------------|---|
| عورت اسلامی معاشرہ میں                                                | نام کتاب:         | ۱ |
| مولانا محمد شمسا ندوی                                                 | مصنف              |   |
| ۲۰۰۸ء                                                                 | سن اشاعت          |   |
| اول                                                                   | ایڈیشن            |   |
| ایک ہزار                                                              | تعداد             |   |
| ۸ روپے                                                                | قیمت              |   |
| ۱۶                                                                    | صفحات             |   |
| الکریم اسلامک اکیڈمی، شیوہر<br>القلم کمپوٹر سس، رام گنگ بازار، جے پور | ناشر              |   |
|                                                                       | کیپوزنگ و پرنٹنگ: |   |



## عورتِ اسلامی معاشرہ میں

دونوں جہاں کے خالق و مالک نے اپنی خاص مصلحت کی خاطر اس سرز میں کو پیدا فرمایا اور ہمہ قسم کی نعمتوں، رنگ برنگ کے پھول پودوں اور مختلف قسم کی مخلوقات کو پیدا فرمائے انسان کو اشرف المخلوقات بنایا اور دنیا کی تمام نعمتوں و مخلوقات کو اس کے تابع بنادیا۔ اور اس کے اندر کائنات کو تحریر کرنے کی صلاحیت عطا کی۔ حضرت آدم و حوا سب سے پہلے اس جہاں میں بھیجے گئے اور ان دونوں کے ذریعہ دھیرے دھیرے آبادی پھیلنے لگی اور دنیا آباد و محصور ہو گئی۔ شوہر یوی کی پاکیزہ ملاقات سے ایک خاندان وجود میں آیا، پھر سماج کی تشکیل ہوئی۔ جب ہم خاندان اور سماج کا غائزہ مطالعہ کرتے ہیں تو اس میں ماں، بہن، بیوی اور بیٹی کا وجود نہیں تھا، ہی اہمیت کا حامل معلوم ہوتا ہے، اگر ان کا وجود ختم ہو جائے تو دنیا کی آبادی رُک ہی نہیں جائے گی بلکہ ایک وقت ایسا آئے گا کہ دنیا انسانوں سے خالی ہو جائے گی، اگر ان کا وجود ختم نہ ہو لیکن ان کی صحیح تعلیم و تربیت نہ ہو تو خاندان اور سماج پاکیزہ ماحول سے محروم ہو جائے گا اور نئی نسل تباہ و بر باد ہو جائے گی۔ یہ نقطہ اسلام سے پوشیدہ نہیں تھا، اس لیے اس نے ان کے فرائض تفصیل سے بیان کیے اور ان کو معاشرہ میں قبل التفات اور قبل قدر و احترام ہستی بنایا اور ان کو ایسے حقوق و مرتبے سے ہمکنار کیا جن سے وہ محروم تھیں۔

### بیٹی

دنیا میں عورت کا کوئی مقام و مرتبہ نہیں تھا، لڑکی قابل نفرت چیز تھی۔ عرب میں لڑکیوں کو زندہ درگور کر دینے یا مختلف طریقے سے قتل کر دینے کا عام رواج و چلن تھا۔ اس دور کے واقعات کو سن کر آج بھی رو گئے کھڑے ہو جاتے ہیں، خصوصاً ان احادیث کو پڑھ کر جن میں صحابہ کرام نے اپنی لڑکیوں کو زندہ درگور کر دینے کے واقعات حضور اکرمؐ کے سامنے بیان فرمائے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

علیہ وسلم کی آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے۔ اسلام نے سب سے پہلے لڑکیوں کے زندہ درگور کیے جانے کے خلاف آواز بلند کی اور اسے گناہِ عظیم قرار دیا اور ایسے موثر و فعل اقدامات کیے جن سے لڑکیوں کے قتل و ذلت کا سلسلہ بند ہو گیا۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

**﴿وَإِذَا الْمُؤْمَدَةُ سُئَلَتْ بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ﴾** (۱)

”جس دن دفنائی ہوئی بے گناہ پنچی سے پوچھا جائے گا کہ کس جرم میں قتل ہوئی؟“ اسلام نے صرف لڑکیوں کے قتل پر پابندی عائد نہیں کی بلکہ اس کو ہر اس جائز حق سے سرفراز کیا جس کی مستحق تھی، اس کی تعلیم و تربیت پر خصوصی توجہ دینے کی تاکید کی اور ان کی پروش و نگهداری اور تعلیم و تربیت کرنے والوں کو جنت کی بشارت دی۔

حضرت ابوسعید خدريؓ روایت کرتے ہیں کہ رسول ﷺ نے ارشاد فرمایا:

**﴿مَنْ كَانَ لَهُ ثَلَاثَ بَنَاتٍ أَوْ ثَلَاثَ إِخْوَاتٍ أَوْ ابْنَاتَانِ أَوْ اخْتَانَ فَأَحْسِنْ صَحْبَتْهُنَّ وَ اتْقِنَ اللَّهَ فِيهِنَّ فَلَهُ الْجَنَّةُ﴾** (۲)

”جس کے پاس تین لڑکیاں یا تین بہنیں ہوں، یا دو لڑکیاں یا دو بہنیں ہوں وہ ان کے ساتھ اچھا سلوک کرے اور ان کے سلسلے میں اللہ سے ڈرے تو اس کے لیے جنت ہے۔“

ابوداؤد میں ہے:

**﴿مَنْ عَالَ ثَلَاثَ بَنَاتٍ فَادْبِهِنَّ وَ زَوْجِهِنَّ وَ احْسِنْ إِلَيْهِنَّ فَلَهُ الْجَنَّةُ﴾** (۳)

”جس نے تین لڑکیوں کی پروش کی اور ان کو ادب سکھلایا اور ان کی شادی کر دی اور ان کے ساتھ حسن سلوک کیا تو وہ جنت کا مستحق ہے۔“ اگر لڑکی کی پروش، تعلیم و تربیت اور نکاح میں کبھی کوئی پریشانی آئے تو اس پر اللہ تعالیٰ اجر عطا فرماتا ہے۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا روایت کرتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

﴿مِنْ ابْتَلَى بِشَيْءٍ مِّنِ الْبُنَادِ فَصَبَرَ عَلَيْهِنَ كَنْ لَهُ حِجَابًا مِّنَ النَّارِ﴾ (۲)

”جو کوئی لڑکیوں کی وجہ سے کچھ بھی آزمایا گیا اور اس نے صبر کیا تو یہ لڑکیاں اس کے او رہنم کی آگ کے درمیان حائل ہو جائیں گی۔“

دوسرا موقع پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

﴿دِينَارٌ أَنْفَقْتَهُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَ دِينَارٌ أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلَكِ اعْظَمُهَا أَجْرًا الَّذِي أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلَكِ﴾ (۵)

”ایک دینار جسے تم اللہ کے راستے میں خرچ کرو..... اور ایک دینار جسے تم اپنے اہل و عیال پر خرچ کرو، ان میں سب سے بڑھ کر اجر اس کا ہے جسے تم اپنے اہل و عیال پر خرچ کرو“

لڑکیوں پر خرچ کرنا بھی صدقہ ہے، جس پر اجر و ثواب ہے، حضرت ابو امامہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

من أنفق على امراته و ولده و أهل بيته فهى صدقۃ (۶)

”جس نے اپنی بیوی اور اولاد اور گھر والوں پر خرچ کیا تو وہ اس کے لیے صدقہ ہے۔“

وہ والدین جنہوں نے لڑکی کی پیدائش کو خوش دلی سے قبول کیا اور اس کو محبت والفت اور لاڈ و پیار سے پالا پوسا اور اچھی تعلیم و تربیت سے آراستہ کیا اور جوان ہوتے ہی مناسب جگہ شادی کر دی اور بھی لڑکے کو لڑکی پر ترجیح نہیں دی تو ایسے والدین جنت کے مستحق ہیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا:

﴿مِنْ وَلَدَتْ لَهُ ابْنَةٌ فَلَمْ يَئْدِهَا وَلَمْ يَهْنِهَا وَلَمْ يُؤْثِرْ وَلَدَهُ عَلَيْهَا يَعْنِي الذِّكْرَ أَدْخَلَهُ اللَّهُ بِهَا الْجَنَّةَ﴾ (۷)

”جس کے یہاں ایک لڑکی پیدا ہوئی اور اس نے اس کو زندہ درگو رہیں کیا اور نہ اس کو لکھر سمجھا اور نہ اس پر لڑکے کو ترجیح دی تو اللہ اس لڑکی کی وجہ سے اس کو

جنت میں داخل کرے گا۔“

زمانہ جاہلیت میں عورتیں ترکہ سے محروم رہتی تھیں لیکن اسلام نے آٹھ قسم کی عورتوں کو ترکہ میں شریک کیا، ان آٹھ میں سے ایک لڑکی بھی ہے۔  
اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿وَلِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ أُوْ كُثُرَ، نَصِيبُهَا مَفْرُوضًا﴾ (۸)

”مردوں کے لیے بھی حصہ ہے اس چیز میں جس کو ماں باپ اور بہت نزدیک کے قرابدار چھوڑ جائیں اور عورتوں کے لیے بھی حصہ ہے اس چیز میں جس کو ماں باپ اور بہت نزدیک کے قرابدار چھوڑ جائیں، وہ چیز قلیل ہو یا کثیر ہو حصہ قطعی۔“

﴿يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَادِكُمْ مِّثْلُ حَظِ الْأُنْثَيَيْنِ فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلَاثًا مَاتَرَكَ وَإِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّصْفُ﴾ (۹)

”اللہ تم کو حکم دیتا ہے کہ تمہاری اولاد کے بارے میں کہ لڑکے کا حصہ دو لڑکیوں کے حصہ کے برابر اور اگر صرف لڑکیاں ہی ہوں گو وہ سے زیادہ ہوں تو ان لڑکیوں کو دو تھائی ملے گا اس مال کا جو کہ مورث چھوڑ کر مراہے اور اگر ایک ہی لڑکی ہو تو نصف ملے گا۔“

اس آیت میں دو لڑکیوں کا حصہ بیان نہیں کیا گیا ہے لیکن اس کی وضاحت اس حدیث سے ہوتی ہے جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سعد بن رفیع کی دو بیٹیوں کا حصہ ثلثان مقرر فرمایا (۱۰)۔

اللہ تعالیٰ نے ایک مرد کا حصہ دعورتوں کے برابر کھا ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ مرد کو نان و نفقة کا بوجھ اور تکلیف، تجارت اور کسب معاش کی دُشواریاں اور اس سلسلے کی دوسری مشقتیں اٹھانی پڑتی ہیں، اس لیے مناسب یہی ہے کہ عورت جو حصہ پاتی ہے اس سے دو گنا مرد کو دیا جائے۔ (۱۱)

## بیوی

زوجین کی خوشنگوار زندگی سے خوشگوار خاندان وجود میں آتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان دونوں کے درمیان محبت والفت اور سکون داخل فرمایا اور اس محبت و سکون کو پائیدار بنانے کے لیے دونوں کو اپنے حقوق و فرائض سے آگاہ کیا۔ جب دونوں اپنے اپنے فرائض کو ناجام دیتے رہتے ہیں تو ان کے لیے دنیا جنت نشان بن جاتی ہے، لیکن جب ان میں سے کوئی اپنے اوپر عائد حقوق و فرائض سے غفلت والا پرواہی کرتا ہے تو دنیا باوجود اپنی رعنائی و دلکشی کے جنم کدھ بن جاتی ہے اور دونوں کا ایک ساتھ زندگی گزارنا دشوار ہو جاتا ہے اور محبت و سکون کی جگہ نفرت وعداوت پیدا ہو جاتی ہے۔ یہ نفرت وعداوت زوجین ہی نہیں بلکہ دونوں خاندان کے درمیان آہنی دیوار بن کر کھڑی ہو جاتی ہے۔ بسا اوقات معاملہ طلاق اور مقدمہ بازی تک جا پہنچتا ہے۔ جب ہم اسلامی تعلیمات کا مطالعہ کرتے ہیں تو اس میں زوجین کے حقوق و فرائض کی بابت ایسے فصیلی احکام و مسائل پاتے ہیں جن سے عدالانہ و متوازن حقوق تک انسانی دماغ کی رسانی ممکن نہیں۔

بیوی کے بارے میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

﴿خیرکم خیرکم لأهله و أنا خيركم لأهلي﴾ (۱۲)

”تم میں اچھا وہ ہے جس کا سلوک اپنے اہل و عیال سے اچھا ہو اور میں تم میں اپنے اہل کے بارے میں سب سے اچھا ہوں۔“

اسلام نے شوہر کو حکم دیا ہے کہ وہ اس کی دلجوئی کرے اور اس کے طعام، پوشاش اور رہائش کا ہتر نظم کرے، اس کی معمولی غلطیوں کو معاف کرے، اس کی خوبیوں پر نگاہ رکھے۔ ایک صحابیؓ نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت فرمایا:

﴿ما حق المرأة على الزوج؟ قال إن يطعمها إذا طعم وان يكسوها اذا اكتسى، ولا يضرب الوجه ولا يقبح ولا يهجر الا في البيت﴾ (۱۳)

”بیوی کا شوہر پر کیا حق ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا جب خود کھائے تو اس کو

ذکورہ تعلیمات سے یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہو گئی کہ لڑکی کی پرورش و نگهداری تعلیم و تربیت اور محبت والفت ایسا عظیم الشان فریضہ ہے جس کی ادائیگی پر والدین اور اولیاء، جنت کی لازوال نعمتوں سے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے لطف اندوڑ ہوں گے۔ چند سال کی قربانی پر ایسا انعام ملے گا جس کی منفعت کبھی ختم نہ ہوگی۔ خوش نصیب ہیں وہ والدین جن کو اس فریضہ کو ادا کرنے کی سعادت ملی اور وہ اس فریضہ کو ادا کر کے جنت کے مستحق ہوئے۔

موجودہ دور میں لڑکیوں کی شادی دشوار ہو جانے کی وجہ سے والدین پریشانی و اجھن میں بنتلا ہیں لیکن آئندہ اس پریشانی کا بدلہ انہیں جنت کی شکل میں ملے گا۔ صد افسوس کہ مسلمان ان روش تعلیمات سے نا بلد ہیں یا عدم توجیہ کے شکار ہیں۔ باطل عقائد و تصورات نے ان کے ذہنوں کو سخن کر دیا ہے۔ ان میں ایک بڑی تعداد ان لوگوں کی ہے جن کے چہرے لڑکیوں کی پیدائش پر غم و اندوه کے لاوے بن جاتے ہیں اور ان کے اقوال و کردار سے لڑکیوں کی حرارت و ذلت صاف نظر آتی ہے۔ بسا اوقات لڑکیوں کی شادی پر کثیر اخراجات اور پریشانی ان کے لیے ناقابل برداشت ہو جاتی ہے اور وہ خود موت کو گلے لگائیتے ہیں یا اپنی لڑکی کو ہلاک کر دیتے ہیں، یا آخرت کو بھلا کر ناجائز دولت حاصل کرنے میں لگ جاتے ہیں۔ اب مسلم معاشرہ میں الٹاسونوگرانی مشین سے جنس کی شاخت کر کے پیٹ میں ہی ان کو ہلاک یا پیدائش کے بعد ان کو ہلاک کر دینے کا رجحان اب نیا نہیں رہا ہے۔ دوسری جانب لڑکی کی شادی میں اخراجات و لوازمات میں زیادتی کا سلسہ بھی جاری ہے۔ آج ضرورت اس بات کی ہے کہ مسلم معاشرہ میں لڑکی کی پیدائش و نگهداری، تعلیم و تربیت اور محبت والفت کا اسلامی ماحول بنایا جائے اور امت کے ہر فرد تک اسلامی تعلیمات تقریر و تحریر اور علمی اقدامات کے ذریعہ پہنچائی جائے اور انہیں خصوصیت کے ساتھ یہ بتایا جائے کہ اس فریضہ کی ادائیگی پر ایسا اجر و ثواب ہے جس کی منفعت و نفع رسانی کبھی ختم نہ ہوگی۔ اس کے ساتھ ہی لڑکی کی تعلیم و تربیت کا باضابطہ نظم کیا جائے اور ان کی شادی کو آسان سے آسان تر بنانے کی سعی کی جائے۔ انشاء اللہ یہ جہد و سعی جہاں ہمارے لیے کامیابی کا باعث ہوگا، وہیں برادران وطن کے لیے بھی عبرت و نصیحت کا موثر ذریعہ ہوگا۔

ان میاں بیوی میں اتفاق فرمادیں گے، بلاشبہ اللہ تعالیٰ بڑے علم والے بڑے خبر والے ہیں۔

جو لوگ آیاتِ قرآنی کو نظر انداز کر کے اپنی بیوی کو بیک وقت تین طلاق دے دیتے ہیں وہ گناہِ عظیم کا ارتکاب کرتے ہیں اور وہ اپنی نازیبا حرکت سے جہاں اپنے آبادگھر کو ویران کر دیتے ہیں اور اپنے بچوں کے مستقبل کوتاریک بنا دیتے ہیں، وہیں دشمنانِ اسلام کو اسلام اور مسلمانوں پر ہنسنے اور طعنہ زنی کرنے کا موقع فراہم کرتے ہیں، وہ دونوں جہاں میں سزا اور ذلت کے مستحق ہیں۔ لیکن جو لوگ مذکورہ آیاتِ قرآنی پر عمل کرنے کے بعد اپنی بیوی کو طلاق دیتے ہیں تو اسلام میں باوجود ناپسندیدگی کے اجازت ہے، اس وقت طلاق کی ضرورت و اہمیت اتنی ہو جاتی ہے جتنی کہ جسم کے کسی حصہ میں کینسر ہو جائے تو اس حصہ کو کاٹ پھینکنے کے علاوہ کوئی بہتر صورت نہیں رہ جاتی۔

طلاق کو ہر حال میں منوع قرار دینا کینسر کے پورے جسم میں پھیل جانے کی اجازت دینے کے مترادف ہے۔ دنیا کے مذاہب طلاق کے معاملہ میں افراط و تفریط کے شکار ہیں۔ دو بڑے مذاہب عیسائی اور ہندو دھرم میں طلاق کی اجازت نہیں ہے، ان کے برخلاف یہودی مذہب میں معمولی سی معمولی بات پر طلاق کی کھلی اجازت ہے، لیکن اسلام کا قانون طلاق افراط و تفریط سے پاک ہے اور عقل و فطرت کے مطابق ہے۔

طلاق کی اجازت نہ دینا خلاف فطرت ہے، یہی وجہ ہے کہ دنیا کے وہ مذاہب و اقوام جن کے یہاں طلاق کی اجازت نہیں تھی، وہ اپنے ملکی قوانین میں طلاق و جداوی کا دستور وضع کرنے پر مجبور ہوئے، افسوس کہ اسلام کے پہشمہ صافی سے سیراب ہو جانے کے بجائے اپنی عقل کو کافی سمجھا اور راہِ راست سے بھٹک گئے، نتیجتاً ان ممالک میں طلاق کی شرح ۳۸ فیصد تک جا پہنچی۔ مسلمانوں میں طلاق کی اجازت کے باوجود طلاق کی شرح ۱۱ فیصد سے متباونہ کر سکی۔

قابل ذکر یہ بھی ہے کہ اگر عورت کے لیے شوہر کے ساتھ زندگی گزارنا دُشوار ہو جائے تو وہ اس سے خلخ اور تفریق کے ذریعہ علیحدہ ہو سکتی ہے۔

کھلانے، جب خود پہنے تو اس کو پہنانے، نہ اس کے منہ پر تھپٹ مارے، نہ اس کو برا بھلا کہئے، نہ گھر کے علاوہ اس کی سزا کے لیے علاحدہ کرے۔

حضرت ابو ہریرہؓ روایت کرتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

﴿لَا يَفْرُكُ مُؤْمِنٌ مُؤْمِنَةً إِنْ كَرِهَ مِنْهَا خَلْقًا رَضِيَّ مِنْهُ أَخْرَ﴾ (۱۲)

”کوئی مومن کسی مومن سے بغض نہ رکھ، اگر اس کی ایک عادت ناپسند ہو تو دوسری عادت سے راضی ہو جائے۔“

اس حدیث میں شوہر کو بیوی کے ساتھ حسین سلوک کرنے اور اس کی کوئی عادت ناپسند ہو تو اس کو نظر انداز کرنے کا حکم ہے، عورت کی فطری بھی کو سیدھا کرنے کی کوشش کا راستہ طلاق پر ختم ہوتا ہے، اس لیے اس کے عیوب کو نظر انداز کرتے ہوئے زندگی کے سفر کو خونگوار بنائے رکھے اور اس کو ستانے اور پریشان کرنے کے لیے بہانے نہ ڈھونڈنے ہے اور اس کو جدا کرنے سے پہلے اس آیت کو پیش نظر کر۔

﴿وَالَّتِي تَحَافُونَ نُشُوْرَهُنَّ فَعَظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَخَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنَّ أَطْعُنُكُمْ فَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا، إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْاً كَبِيرًا وَإِنْ خَفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنَهُمَا فَابْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَا، إِنْ يُرِيدُ آصْلَاحًا يُوقَفِ اللَّهُ بَيْنَهُمَا، إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْهِمَا خَبِيرًا﴾ (۱۵)

”اور جو عورتیں ایسی ہوں کہ تم کو ان کی بد دماغی کا احتمال ہو تو ان کو زبانی نصیحت کرو اور ان کو لینے کی جگہ تنہا چھوڑ دو اور ان کو مارو، پھر اگر وہ تمہاری اطاعت کرنا شروع کر دیں تو ان پر بہانہ مت ڈھونڈ ہو بلاشبہ اللہ تعالیٰ بڑی رفت اور عظمت والے ہیں اور اگر تم لوگ ایک آدمی کو جو تصفیہ کرنے کی لیاقت رکھتا ہو، کشاشی کا اندیشہ ہو تو تم لوگ ایک آدمی کو جو تصفیہ کرنے کی لیاقت رکھتا ہو، مرد کے خاندان سے اور ایک آدمی کو جو تصفیہ کرنے کی لیاقت رکھتا ہو عورت کے خاندان سے بھیجو، اگر ان دونوں آدمیوں کو اصلاح منظور ہوگی تو اللہ تعالیٰ

ابی بکرؓ کو اپنا آئندیل بناتی ہیں۔

حضرت ام سلمؑ روایت کرتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

﴿ایما امرأة ماتت وزوجها عنها راضٍ دخلت الجنة﴾ (۱۶)

”اگر عورت اس حالت میں وفات پا جائی ہے کہ اس کا شوہر اس سے خوش تھا تو وہ جنت میں داخل ہو گی۔“

شریعت نے عورت کو اپنے شوہر کے انتخاب میں اپنی رائے کے اظہار کا حق دیا ہے اور شوہر کے انتقال کے بعد یا طلاق، خلع یا تفہیق کے بعد دوسری شادی کی بھی اجازت دی ہے۔ برادران وطن کی وجہ سے ہمارے معاشرہ میں بھی عورت کی دوسری شادی کو معیوب خیال کیا جاتا ہے، یہ درست نہیں ہے۔ الغرض عورت بحیثیت بیوی کے جن حقوق کی مستحق تھی، ان سے اسلام نے اس کو سرفراز کیا ہے۔

## ماں

انسان کی پروش و نگہداشت، محبت والفت اور ترقی و کامرانی میں ماں کا کردار نہایت ہی اہمیت کا حامل ہوتا ہے۔ یہ مسلمہ حقیقت ہے کہ انسان ماں کا نعم البدل کبھی حاصل نہیں کر سکتا ہے۔ انسان پر ماں کے عظیم احسانات ہیں، ان احسانات میں سے کسی ایک احسان کا بدلہ بھی ادا کرنا چاہے تو ادنیں کر سکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلام میں ماں کی خدمت و فرمان برداری کو جنت میں داخل ہونے کا ذریعہ قرار دیا ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

﴿الجنة تحت اقدام امهاتکم﴾ (۱۸)

”یعنی جنت تمہاری ماوں کے قدموں کے نیچے ہے۔“

جب ماں کے درجہ و مرتبہ اور ان کی اطاعت و فرمانبرداری کی بابت قرآن و احادیث اور اسلاف کی کتابوں کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں اتنی تفصیلات ملتی ہیں کہ جو ہزاروں صفحات پر محیط ہو جائیں لیکن ہم یہاں اس پر سرسری نظرڈالیں گے۔

اسلام نے بیوی کا مہر، کھانا، لباس اور رہائش شوہر کے ذمہ عائد کیا ہے۔ اس کو اپنی ضرورت کی تکمیل کے لیے گھر سے باہر نکلنے اور جدوجہد کرنے کی ضرورت نہیں ہے، البتہ تجارت یا دیگر ذرائع آمدنی اختیار کرنے کا حق حاصل ہے۔ لیکن اس کی دولت کو گھر بیوی کام کا حق میں خرچ کرنے کا پابند نہیں بنایا گیا ہے، اس کو شوہر کے مال کا نگہبان ہی نہیں بنایا گیا بلکہ اس میں بقدر ضرورت تصرف کرنے کا بھی اختیار دیا ہے، اگر شوہر اس کی ضروریات کی تکمیل میں کوتاہی کرتا ہے تو اس کو اسلام نے بقدر ضرورت شوہر کے مال سے بلا اجازت لینے کا بھی حق دیا ہے۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا روایت کرتی ہیں کہ حضرت ہندرہ بن عقبہؓ نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا؟

﴿ان أبا سفيان رجل شحیح وليس يعطيني ما يكفيه  
و ولدی إلا ما أخذتُ منه، وهو لا يعلم فقال : خذْ ما يكفيك  
و ولدك بالمعروف﴾ (۱۶)

”یعنی ابوسفیان بخیل آدمی ہیں، وہ اتنا نہیں دیتے جتنا میرے اور میری اولاد کے لیے کافی ہو جائے، اس لیے میں اس کے علم میں لائے بغیر اس کے مال سے لے لیتی ہوں، یہ سن کر حضورؐ نے فرمایا معروف طریقے سے اتنا لے لو جو تمہارے لیے اور تمہاری اولاد کے لیے کافی ہو جائے۔“

عورت گھر کی ملکہ ہے اور اس کو اپنے مدد و دارہ میں جائز تصرف کا پورا حق حاصل ہے، اگر وہ شوہر کے رشتہ دار کے ساتھ رہنے کے بجائے علیحدہ رہائش کا مطالبہ کرتی ہے تو شوہر کے لیے لازم ہو گا کہ وہ اس کے لیے علیحدہ رہائش کا انتظام کرے، وہ اس کو اپنے رشتہ داروں کے ساتھ رہنے پر مجبور نہیں کر سکتا ہے، یہاں تک کہ شوہر اپنے والدین کی خدمت کرنے پر اپنی بیوی کو مجبور نہیں کر سکتا ہے، اس کو چاہیے کہ اپنے والدین کی خود خدمت کرے یا کسی خادمہ کے ذریعہ کرائے۔ فقهاء نے لکھا ہے کہ عورت کھانا پکانے اور بچوں کو دودھ پلانے کی پابند نہیں ہے، البتہ اس پر شوہر کی اطاعت و فرمانبرداری، اس کی خوشی و راحت کا خیال رکھنے کی اخلاقی ذمہ داری عائد ہوتی ہے۔ شوہر کی ہر جائز خوشی و راحت میں شریک ہونا ایک صالح بیوی کا نشان امتیاز ہے۔ صالح بیویاں حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا اور حضرت اسماء بنت

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿قَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا﴾ (۱۹)

”اور تیرے رب نے حکم کر دیا کہ تم اس کے سوا کسی اور کسی عبادت نہ کرنا اور مال باپ کے ساتھ احسان کرنا۔“

﴿وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدِيهِ حَمْلَتِهِ أَمْهٖ وَهُنَّ عَلٰٰ وَهُنَّ وَفَصْلُهُ فِي عَامِينَ﴾ (۲۰)

”اور ہم نے انسان کو اس کے والدین کے واسطے تاکید کی کہ اس کی ماں نے اس کو تحکم تھک کر اپنے پیٹ میں رکھا اور دو برس تک دودھ پلایا۔“

اس آیت میں اللہ رب العزت نے اپنی عبادت کے بعد والدین کے ساتھ حسن سلوک کرنے کا حکم دیا ہے، جس سے والدین کی خدمت و فرمانبرداری کی اہمیت واضح ہوتی ہے۔ اسی آیت میں اولاد کوافت تک نہ کہنے کا حکم دیا گیا ہے۔

﴿إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَّهُمَا فَلَا تَقْلُ لَهُمَا أُفِّ وَلَا تَنْهَرْ هُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا، وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الْذَلِيلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ ارْحَمُهُمَا كَمَا رَبَّيْنَا صَغِيرِآ﴾ (۲۱)

”اگر تیرے پاس ان دونوں میں سے ایک یا دونوں بڑھاپے کو پہنچ جائیں تو ان کے آگے اف تک نہ کہنا اور نہ ان کو جھٹکنا اور ان سے خوب ادب سے بات کرنا اور ان کے سامنے نرمی سے، انکساری کے ساتھ بھکر رہنا اور یوں دعا کرتے رہنا کہ اے میرے پروردگار ان دونوں پر رحمت فرمائیے، جیسا کہ انہوں نے مجھ کو بچپن میں پالا، پرورش کی۔“

اگر والدین کا حکم اللہ اور اس کے رسولؐ کی مرضی و خوشنودی کے خلاف ہوتا ان کے حکم کو مسترد کر دیا جائے گا، لیکن ان کے ساتھ حسن سلوک کیا جائے گا اور ادب و احترام میں کمی نہیں کی

جائے گی۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

﴿وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلٰٰ إِنْ تُشْرِكَ بِي مَالِيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطْعِهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفُهُمَا﴾ (۲۲)

”اور اگر تجھ پر وہ دونوں اس بات کا زور ڈالیں کہ تو میرے ساتھ ایسی چیز کو شریک ٹھہرائے جس کی ترے پاس کوئی دلیل نہیں ہو تو ان کا کہنا نہ مانا اور دنیا میں ان کے ساتھ خوبی کے ساتھ بسر کرنا۔“

سورہ بنی اسرائیل کی مذکورہ آیت میں جب ہم خصوصیت سے ”قولا کریما“ پر غور کرتے ہیں تو ہمیں نہایت درجہ ادب و احترام کرنے کا حکم معلوم ہوتا ہے۔ حضرت زہیر بن محمد نے قولا کریما کی تفسیر یوں کی ہے، جب ماں باپ تجھ کو بلا کیں تو تو کہے میں حاضر ہوں اور نعمیل ارشاد کے لیے موجود ہوں (۲۳) حضرت حسن کا قول ہے کہ اف کے نیچے بھی کوئی درجہ ماں باپ کے تکلیف دینے کا ہوتا تو اللہ تعالیٰ اس کو بھی حرام قرار دیتے۔ (۲۴) حضرت سعید بن المسیب نے قولا کریما کی تفسیر یوں بیان کی ہے ”زخریز غلام جس طرح سخت آقا سے گفتگو کرتا ہے اسی طرح والدین سے بات کرے تو قولا کریما پر عمل ہو سکتا ہے“ (۲۵)

اللہ کے نزدیک نماز کے بعد سب سے پسندیدہ عمل والدین کے ساتھ حسن سلوک کرنا ہے۔

﴿عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : سَأَلْتُ النَّبِيَّ أَيَّ الْعَمَلِ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ ؟ قَالَ : الصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهَا، قَالَ ثُمَّ أَيْ ؟ قَالَ : ثُمَّ بَرُّ الْوَالِدِينَ، قَالَ ثُمَّ أَيْ ؟ قَالَ : الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ﴾ (۲۶)

”عبداللہ بن مسعود روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے دریافت کیا، اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ پسندیدہ عمل کون سا ہے؟ آپؐ نے فرمایا نماز اپنے وقت پر، میں نے کہا پھر کون سا عمل ہے؟ آپؐ نے فرمایا والدین کے ساتھ حسن سلوک، میں نے کہا پھر کونسا؟ فرمایا اللہ

پیار سے اس کی پرورش و نگہداشت کرتی ہے، الہذا والد کے مقابلہ میں ماں زیادہ حسن سلوک کی  
قدار ہے۔

﴿عَنْ أُبَيِّ هَرِيرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى  
رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ أَحَقُّ  
النَّاسِ بِحُسْنِ صَاحَبَتِي؟ قَالَ أُمُّكَ، قَالَ ثُمَّ مَنْ؟  
قَالَ ثُمَّ أُمُّكَ، قَالَ ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ ثُمَّ أُمُّكَ، قَالَ ثُمَّ مَنْ؟  
قَالَ ثُمَّ أُبُوكَ؟﴾ (۲۹)

”ابو ہریرہؓ روایت کرتے ہیں کہ ایک آدمی نے رسول اللہ ﷺ کے  
پاس آ کر کہا، یا رسول اللہ لوگوں میں میرے حسن سلوک کا سب سے  
زیادہ قدرار کون ہے؟ آپؐ نے فرمایا تمہاری ماں، کہا پھر کون؟ آپؐ  
نے فرمایا تمہاری ماں، اس نے کہا پھر کون؟، آپؐ نے فرمایا تمہاری ماں،  
اس نے کہا پھر کون؟ آپؐ نے فرمایا تمہارے والد۔“

تین قسم کے اشخاص پر جنت حرام ہے، ان میں ایک والدین کا نافرمان بھی ہے۔  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

﴿ثَلَاثَةٌ لَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ الْعَاقِلُ وَالْوَالِدُ وَالْمَدْمُنُ عَلَى  
الْخَمْرِ وَالْمَنَانِ بِمَا أُعْطَى﴾ (۳۰)

”تین قسم کے لوگ جنت میں داخل نہیں ہوں گے، والدین کی  
نافرمانی کرنے والا، شراب کا عادی اور دینے کے بعد احسان  
جنانے والا۔“

انسان کو والدین کے ساتھ حسن سلوک اور فرمائی برداری سے دونوں جہاں  
میں کامیابی ملتی ہے، خوش نصیب ہیں وہ لوگ جو والدین کی خدمت کر کے جنت کے  
مستحق ہوئے۔

کے راستہ میں جہاد۔“

قرآن و حدیث اور کتب سیرت میں جہاد کی اہمیت و فضیلت کا تفصیلی بیان موجود ہے اور  
اس راستے میں جان و مال کی قربانی کرنے والوں کے لیے جنت کی خوشخبری سنائی گئی ہے، لیکن اس  
مہتمم بالشان فریضہ پر بھی والدین کی خدمت کو ترجیح دی گئی ہے۔

﴿عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
يَسْتَأْذِنُهُ فِي الْجَهَادِ، فَقَالَ أَحَى وَالدَّاكِ؟ قَالَ نَعَمْ، قَالَ فِيهِما  
فِجَاهَدٌ﴾ (۲۷)

”عبداللہ بن عمرو بن العاصؓ روایت کرتے ہیں کہ ایک آدمی نبی ﷺ کے  
پاس آیا اور اس نے جہاد میں جانے کی اجازت چاہی تو آپؐ نے فرمایا کیا  
تمہارے والدین زندہ ہیں؟ کہا ہاں، تو آپؐ نے فرمایا ان کی خدمت  
کرو، اسی میں جہاد کا ثواب ملے گا۔“

ایک شخص نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت فرمایا:

﴿يَا رَسُولَ اللَّهِ! أَرَدْتُ أَنْ أَغْزُوَ، وَقَدْ جَئْتُ أَسْتَشِيرُكَ،  
فَقَالَ: هَلْ لَكَ مِنْ أُمٍّ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: فَالَّذِي هَا فَانَّ الْجَنَّةَ عِنْ  
رَجْلِهَا﴾ (۲۸)

”یا رسول اللہ میں جہاد کرنا چاہتا ہوں، میں آپؐ کے پاس مشورہ کے لیے آیا  
ہوں، آپؐ نے فرمایا، کیا تمہاری والدہ زندہ ہیں؟ کہا ہاں، آپؐ نے فرمایا ان  
کے پاس رہو، جنت اس کے پاؤں کے نیچے ہے۔“

والد اپنی اولاد کی پرورش و نگہداشت اور تعلیم و تربیت میں اہم روں ادا کرتا ہے اور اپنی  
راحت و آرام کو قربان کر کے اس کے مستقبل کو سنوارنے کے لیے جدوجہد کرتا ہے اور اس کے برسر  
روزگار ہونے تک اس کی کفالت کی ذمہ داری کو بھاتا ہے، لیکن اولاد کی پرورش و نگہداشت، تعلیم و  
تربیت اور کامیابی و کامرانی سے ہمکنار کرنے میں ماں زیادہ اہم روں ادا کرتی ہے اور اس کو نوماہ  
پہیٹ میں رکھ کر اور تکلیف اٹھا کر اس کو جنم دیتی ہے اور اپنی راحت کو قربان کر کے نہایت ہی لاڈو

## بہن

انسان کو اللہ کی طرف سے عطا کردہ نعمتوں میں سے ایک نعمت بہن بھی ہے۔ بڑی بہن کی شفقت و محبت، دل جوئی و ہمدردی اور تعلیم و رہنمائی سے بھائی کو خوشی و راحت اور کامیابی و ترقی حاصل ہوتی ہے۔ بہن تعلیم اور بہترین تربیت کی حامل ہو تو بھائی میں اس کے مفید اثرات مرتب ہوتے ہیں۔ بھائیوں کی بیویوں اور اولاد کو راحت و آرام، سکون و اطمینان اور کامیابی و ترقی حاصل ہوتی ہے۔ ورنہ پورا لگھر جہنم کہہ بن جاتا ہے۔ چھوٹی بہن کی پیاری پیاری باتیں اور بے لوث خدمت سے بھائی کی زندگی خوشگوار بن جاتی ہے۔ بھائی کی بھی ذمہ داری ہے کہ اس سے شفقت و محبت کرے اور اس کی راحت و آرام اور ترقی و کامیابی کے لیے کوشش کرے اور اس کی اچھی تعلیم و تربیت کرے، امورِ خانہ داری سے واقف کرائے اور اپنی بیوی اور بچوں کو پابند کرے کہ وہ اس کی راحت و خوشی کا خیال رکھے اور اپنے قول و عمل سے اس کو تکلیف نہ پہنچائے اور اس کی ترقی و کامیابی میں خوش دلی سے حصہ لے۔ شادی کی عمر کو پہنچائے تو اس کے لیے بہترین شوہر کا انتخاب کرے اور پوری زندگی اس سے اپنے تعلقات رکھے۔

”حضرت ابوسعید خدریؓ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس کے پاس تین بڑیں کیاں یا تین بھینیں ہوں، وہ ان کے ساتھ اچھا سلوک کرے اور ان کے سلسلے میں اللہ سے ڈرے تو اس کے لیے جنت ہے۔“

بہن کی اچھی تعلیم و تربیت سے نہ صرف اس خاندان کو فائدہ پہنچتا ہے جہاں وہ پیدا ہوئی ہے بلکہ وہ اس خاندان کے لیے مفید و نافع اور راحت رسائیں بن جاتی ہے، جہاں وہ شادی کے بعد جاتی ہے۔

ذکرہ تفصیلات سے یہ بات رویہ روشن کی طرح عیاں ہو گئی کہ حقوق و فرائض سے محروم عورت کو اسلام نے ایسے حقوق و فرائض سے ہمکنار کیا جو اس کے لیے دونوں جہاں میں نافع و سودمند ہیں۔ اسلام کے ظہور کے بعد دنیا نے پہلی مرتبہ عورت کی اہمیت و قوت کا مشاہدہ کیا۔ معاشرہ کی صلاح و فلاح اور آئندہ نسل کو کامیابی و ترقی سے ہمکنار کرنے میں عورتوں کی صلاح و

## راجح:

- ۱۔ سورہ بکیر ۸۔ ترمذی ح ۲۸۲ ص ۲۸۲، دارالكتب العلمية بیروت
- ۲۔ ابو داؤد ح ۳۲۰ ص ۳۲۰۔ ح نمبر ۵۱۷ دارالحدیث القاهرۃ۔ ترمذی ح ۲۸۲ ص ۲۸۲
- ۳۔ مسلم ح ۲۶۰ ص ۲۶۰۔ الترغیب والترہیب للمنذری ح ۳۲ ص ۳۲
- ۴۔ مسند احمد بن حنبل ح ۱ ص ۲۲۳ دارالفکر العربي بیروت۔ سورۃ النساء آیت: ۷۔
- ۵۔ مسلم ح ۲۶۱ ص ۲۶۱۔ نیل الاولوار ح ۲۶ ص ۲۶ دارایحاء التراث العربي بیروت
- ۶۔ سورہ النساء آیت: ۱۱۔ سورہ النساء آیت: ۱۰۔ نیل الاولوار ح ۲۶ ص ۲۶ دارایحاء التراث العربي بیروت
- ۷۔ تفسیر ابن کثیر ح ۳۵۷ ص ۳۵۷۔ ابن ماجہ ح ۱ ص ۱۳۶
- ۸۔ تفسیر ابن حجر العسکری ح ۱۸۵۰ ص ۵۹۳ ح نمبر ۱۸۵۰ دارالمکتبۃ العلمیۃ بیروت۔ مسلم ح ۲۶۱ ص ۲۶۱ اباب الوصیۃ بالنساء
- ۹۔ مسلم ح ۲۵۲ ص ۲۵۲ ح ۵۹۲ ص ۵۹۲
- ۱۰۔ ترمذی ح ۳۲۲ ص ۳۲۲ ح ۲۹۱ ص ۲۹۱ حدیث ۱۱۶۱
- ۱۱۔ تفسیر الطیب من التفسیر للعلاء عبد الرحمن بن علی ص ۵۷ ح ۷۷
- ۱۲۔ سورہ قلمان آیت ۱۷۔ سورہ قلمان آیت ۱۸۔ تفسیر الطیب من التفسیر للعلاء عبد الرحمن بن علی ص ۵۷ ح ۷۷
- ۱۳۔ سورہ قلمان آیت ۱۹۔ سورہ قلمان آیت ۲۰۔ سورہ قلمان آیت ۲۱۔ سورہ قلمان آیت ۲۲۔ سورہ قلمان آیت ۲۳۔ درمنشور ح ۱۷۱ دارالعرفۃ بیروت
- ۱۴۔ مسلم ح ۲۷۵ ص ۲۷۵۔ ایضاً ۲۵۔ ایضاً ۲۶۔ مسلم ح ۲۷۵ ص ۲۷۵ ح ۲۲۲ ص ۲۲۲
- ۱۵۔ مسلم ح ۲۷۵ ص ۲۷۵ ح ۲۲۵ ص ۲۲۵
- ۱۶۔ مسلم ح ۲۷۵ ص ۲۷۵ ح ۲۵۸ ص ۲۵۸ ح ۱۹۷ ص ۱۹۷۔ دارایحاء التراث العربي بیروت۔ صحیح مسلم ح ۲۷۵ ص ۲۷۵ ح ۲۵۸ ص ۲۵۸ ح ۱۹۷ دارایحاء التراث العربي بیروت
- ۱۷۔ نسائی ح ۸۰، باب المناجی بہاء عطی۔ دارایحاء التراث العربي بیروت